
.....................

Entretien avec Jean-Gabriel Ganascia 
(janvier 2025)

Nathalie Dufayet

Professeur émérite à Sorbonne Université, chercheur au LIP6 et membre hono-
raire de l’Institut universitaire de France, Jean-Gabriel Ganascia poursuit des 
travaux sur l’intelligence artificielle, les humanités numériques et l’éthique 
du numérique. Il est aussi président du comité d’éthique de France Travail, 
président du comité d’orientation du CHEC (Cycle des hautes études de la 
culture) et président de l’AFAS (Association française pour l’avancement 
des sciences). Outre ses publications scientifiques, il a fait paraître une dou-
zaine d’ouvrages destinés au grand public dont le dernier, L’IA expliquée aux 
humains, est paru en septembre 2024 aux éditions du Seuil.

Nathalie : Vous avez publié en 2024 le cours épistémologique et citoyen L’IA 
expliquée aux humains. Pouvez-vous nous raconter les origines de cet ouvrage ? 
Jean-Gabriel : Il y a d’abord une motivation initiale qui tenait aux malen-
tendus se faisant jour dans l’opinion publique au sujet de l’intelligence artifi-
cielle. Il m’a semblé qu’il était important, en particulier pour les enseignants 
et les élèves des écoles, de savoir ce que l’expression « intelligence artificielle » 
recouvrait. Celle-ci est ambivalente car elle désigne à la fois une science, des 
techniques et un fantasme. Un fantasme selon lequel une machine pourrait 
s’animer d’un esprit et éventuellement se substituer à nous. 

Nathalie : Le fameux mythe de la singularité ?
Jean-Gabriel : Oui, c’est pourquoi il était nécessaire de préciser ces différentes 
notions. Pour commencer, j’ai pris un scénario imaginaire, j’insiste sur ce 
point étant donné que plusieurs personnes ont pensé qu’il était vrai (rires). 
C’est l’histoire d’une professeure de français en collège, le Collège Raymond 
Queneau pour le clin d’œil au poète. Elle m’invite à rencontrer quatre élèves 
chargés d’écrire un numéro spécial de la feuille de chou de leur établissement, 
« Les querelles de Queneau », consacré à l’IA.

Nathalie : Pourquoi « querelle » ?
Jean-Gabriel : Parce qu’il s’agit de permettre à chacun et à chacune d’avoir 
une vue propre, pas nécessairement consensuelle, et je trouvais que c’était 



258  •  Études littéraires – Volume 54, no 2-3 / 2025

particulièrement important pour l’intelligence artificielle du fait qu’on peut 
l’envisager sous différents angles : technique, scientifique, épistémologique, 
politique, etc. Les adolescents que je mets en scène sont un condensé de la 
jeunesse du monde et ils se représentent l’intelligence artificielle de différentes 
manières. Quand je leur demande qui a écrit chacune des différentes questions 
de l’entretien, ils me répondent, gênés, qu’ils se sont servis de ChatGPT. Je les 
interroge alors sur ce qu’est pour eux l’intelligence (tout court). Devant leur 
mutisme, j’explique que le mot est polysémique, qu’il peut désigner l’esprit ou 
l’ingéniosité ou ce qui est relatif aux différentes facultés mentales, sens qui 
nous vient de la psychologie à la fin du xixe siècle. L’intelligence de l’intelli-
gence artificielle dérive de cette dernière acception du mot. L’IA consiste donc 
à simuler les différentes facultés mentales en se servant d’une machine, d’un 
ordinateur, avec des algorithmes. 

Nathalie : Et après cette première partie ?
Jean-Gabriel : J’aborde les grandes classes d’applications de l’intelligence 
artificielle. J’essaie de montrer que si l’IA générative et les modèles de langage 
ont une grande importance de nos jours, l’histoire de l’intelligence artificielle 
commence bien plus tôt. 

Nathalie : C’est-à-dire ? 
Jean-Gabriel : Il y a presque soixante-dix ans et encore, cette histoire est 
immédiatement précédée par la cybernétique. Pour finir, mon livre aborde les 
aspects sociétaux de l’IA, les inquiétudes surtout. 

Nathalie : En quoi pourrions-nous être dépassés par la machine ? Lui donner 
trop de pouvoir ? 
Jean-Gabriel : Oui, et la possibilité qu’elle dispose d’une conscience propre 
qui fasse qu’elle éprouve des émotions, ce qui fait peur. Qu’elle fasse preuve 
de créativité aussi.

Nathalie : Et puisse « remplacer » les artistes, les écrivains, les scénaristes, les 
étudiants ?
Jean-Gabriel : Cela peut être envisageable. Mais il importe d’expliquer pour-
quoi. C’est ce que j’essaie de faire dans ce livre qui est autant destiné aux jeunes 
qu’à leurs enseignants, puisqu’il n’existe pas de formation initiale à ces tech-
niques. Je pense que la culture générale et scolaire doit inclure ces notions de 
base. Je vous donne un exemple : d’où vient selon vous le mot « algorithme » ?

Nathalie : Compte tenu du préfixe, je dirais de la langue arabe. 
Jean-Gabriel : Vous avez raison et pourtant la plupart des gens pensent qu’il 
vient du grec. Le mot vient du nom d’un mathématicien perse ayant vécu au 



Entretien avec Jean-Gabriel Ganascia  •  259 

ixe siècle : Al-Khwârizmî, latinisé en Algoritmi. C’est typiquement ce genre 
d’informations qu’il faut transmettre au public. 

Nathalie : D’autant que l’utilisation des modèles conversationnels fait déjà 
partie de notre quotidien et plus encore de la routine scolaire et étudiante. 
D’où les difficultés que les enseignants rencontrent aujourd’hui pour s’adapter 
à ces nouvelles pratiques et adapter la structure institutionnelle, en modifiant 
par exemple les modalités de contrôle. 
Jean-Gabriel : Et ce sont les élèves qui en payent les frais, bien que ChatGPT 
n’ait en effet qu’un peu plus de deux ans, ce qui est incroyable. Comment 
pourrait-on expliquer qu’un étudiant de Sciences Po ne sache plus construire 
une argumentation ? Parce que sa priorité au lycée était d’avoir des bonnes 
notes tout au long du contrôle continu et surtout en vue de Parcoursup, ce 
qui justifie selon lui l’utilisation de ce type d’outils. 

Nathalie : Depuis 2024, vous êtes Président du comité d’éthique de France 
Travail. Deux ans avant, alors que vous étiez président du comité d’éthique du 
CNRS, paraissait votre essai Servitudes virtuelles. Vous y cibliez les risques de 
désappropriation, de perte d’autonomie et de liberté face à notre utilisation du 
numérique, que l’on pourrait apparenter à une « servitude volontaire » – dégé-
nérant en asservissement. Quelle mise en garde peut-on émettre en regard de 
l’utilisation de l’IA ? 
Jean-Gabriel : L’essentiel est de comprendre que les dangers ne sont pas 
d’ordre métaphysique, bien que l’Homme construise des machines et en 
devienne en quelque sorte le créateur, à la place du Créateur. Dans une pers-
pective judéo-chrétienne, cette position pourrait être vue comme une forme 
de transgression. C’est ce qu’exprime la figure du Golem, cette statue d’argile 
qui s’anime lorsqu’on glisse des textes saints derrière ses dents. La grande 
sagesse du rabbin Loew supposé en être le créateur est d’avoir eu le courage 
de détruire son œuvre de peur qu’elle ne prenne son autonomie et ne porte 
préjudice à l’humanité. 

Nathalie : Dans les années 1990 paraissaient votre essai L’Âme-machine et, 
à l’autre bout du monde, le manga Ghost in the Shell de Masamune Shirow, 
qui situait son intrigue en 2030. Cette œuvre de cyberpunk était une pion-
nière en matière de représentation fictionnelle du mythe de la singularité, 
auquel vous avez consacré un ouvrage en 2017. Quel était l’objectif de l’ou-
vrage L’Âme-machine, dont le titre rappelle bien sûr la formule cartésienne 
d’« animal-machine » ?
Jean-Gabriel : Je souhaitais montrer que les grandes fables sur la fin du monde 
et la supposée conscience des machines n’étaient pas fondées scientifiquement 
parlant. Le paradoxe est que ceux-là même qui fabriquent ces machines nous 



260  •  Études littéraires – Volume 54, no 2-3 / 2025

content ces histoires, qui paraissent aller contre leur intérêt. Mon hypothèse est 
que ces mythes leur permettent de brouiller l’horizon et de masquer ce qu’ils 
font réellement. Ils alimentent de grandes peurs et nous expliquent ensuite 
qu’ils vont y remédier. Au-delà des ambitions économiques, qui sont atteintes, 
les géants du numérique ont une ambition politique : ils veulent accéder au 
pouvoir. À l’époque, en 2017, personne n’y croyait ; aujourd’hui, cette ambition 
des « titans du web » crève les yeux. À cet égard, on peut se demander qui a 
réellement été élu président des États-Unis de Donald Trump ou d’Elon Musk 
– et consorts… Souvenons-nous que le 7 janvier 2025 est une date anniversaire 
significative, celle du 7 janvier 2021, jour où Mark Zuckerberg décida de bannir 
Donald Trump de ses réseaux. Il n’est pas anodin pour Mark Zuckerberg de 
choisir cette date pour publier la vidéo dans laquelle il annonce abandonner 
finalement le fact-checking aux États-Unis sur ses plateformes Facebook et 
Instagram, au nom de la liberté d’expression et de la lutte contre la censure. 
À l’évidence, voici un acte d’allégeance au président américain nouvellement 
élu et à ses orientations politiques. 

Nathalie : En 2017, le titre de l’un de vos ouvrages posait la question Le Temps 
des robots est-il venu ? Quel lien faites-vous entre l’IA et les théories trans- et 
posthumanistes ? 
Jean-Gabriel : Au départ, je le répète, l’intelligence artificielle est une disci-
pline scientifique née dans la lignée de la psychologie. Elle s’appuie sur la défi-
nition de l’intelligence donnée par les philosophes positivistes de la fin du xixe 
siècle et qui recouvre l’ensemble des facultés mentales : perception, mémoire, 
raisonnement, etc. L’IA essaie de mieux comprendre ces facultés mentales 
en les simulant sur des machines. Une fois ces facultés simulées, on peut les 
intégrer à des technologies en vue de rendre des services. C’est le cas avec le 
web, qui est un modèle de mémoire, l’hypertexte, ou avec la reconnaissance 
faciale ou celle de la parole. On est alors en mesure de programmer ce qu’on 
appelle des « agents » : des entités artificielles qui vont recueillir et interpréter 
des informations, avant prendre des décisions et d’échanger avec nous. Je dis 
« prendre des décisions » mais bien entendu ces agents n’ont pas de volonté 
propre, on leur a simplement fixé un but, un objectif extérieur. Dans un sens 
littéral, l’intelligence artificielle évoque aussi l’esprit et on ne peut s’empêcher 
de penser qu’il s’agit de donner un esprit à une machine. 

Nathalie : Or cette association avec l’esprit est un malentendu.
Jean-Gabriel : Oui, la question n’est pas de savoir si nous allons réussir ou non 
à doter une machine d’une conscience, d’une âme qui va l’animer, puisque, 
selon moi, cette idée n’a aucun fondement. En revanche, tout le mouvement 
transhumaniste est fondé sur cette idée. Cette fable suppose une sorte de ren-
versement au terme duquel l’œuvre de l’homme deviendrait plus puissante 



Entretien avec Jean-Gabriel Ganascia  •  261 

que l’homme lui-même. Les machines prendraient le pouvoir et l’homme 
n’aurait pas d’autre choix que de s’hybrider aux machines pour continuer son 
existence. Le terme a été introduit en France dans la première moitié du xxe 
siècle et il a été repris par le biologiste anglais Julian Huxley, premier directeur 
général de l’UNESCO et frère de l’écrivain Aldous Huxley, afin de conforter 
l’idée que l’espèce humaine peut s’augmenter dans sa globalité, qu’elle peut 
se perfectionner en tant qu’espèce – le préfixe « trans- » impliquant cet accès à 
un état extérieur supérieur d’une « créature » qui irait au-delà de son « maître ».

Nathalie : Émerge alors une autre dichotomie, entre sous-homme et 
surhomme…
Jean-Gabriel : Oui, d’ailleurs Julian Huxley publie des textes furieusement 
eugénistes, et ce même dans l’immédiat après-guerre, en 1946, après ce que 
l’on venait d’apprendre sur le totalitarisme nazi. 

Nathalie : Et qu’en est-il des thèses transhumanistes aujourd’hui dans le 
domaine des sciences ?
Jean-Gabriel : Laurent Alexandre, médecin français [et président de DNA 
Vision, société spécialisée dans le séquençage ADN], est l’un des plus célèbres 
défenseurs des positions transhumanistes en France, qui sur le plan scientifique 
ne repose sur rien ou pas grand-chose. 

Nathalie : Laurent Alexandre est celui qui a proclamé que « la lutte contre la 
mort sera le plus gros marché du xxie siècle ».
Jean-Gabriel : Oui et qui proclame que si nous ne faisons rien pour trans-
former l’homme avec des technologies, d’autres le feront, comme les Chinois. 
Le terme « posthumanisme » renvoie à une autre idée ou plutôt un autre ima-
ginaire selon lequel, du point de vue de l’évolution, nous allons atteindre un 
stade ultérieur et former une nouvelle espèce. Une fois de plus, cet imaginaire 
ne repose pas sur des données scientifiques tangibles. Il relève de la fiction et 
bien sûr de la culture populaire, et implique de nouveaux enjeux de pouvoir. 
Cette dystopie – utopie pour les partisans du trans- et du posthumanisme – 
a de forts accents prométhéens et elle produit finalement un nouveau mythe 
apocalyptique, un mythe de la fin du monde dont l’origine serait biotechno-
logique, lequel est rapidement devenu un récit dominant et populaire. Bien 
sûr, la créature artificielle trouve ses origines dans la nuit des temps : il faut se 
rappeler que bien avant le Golem d’argile et Frankenstein, le Dieu des forges 
et des techniques Héphaïstos animait de mouvements ses soufflets ainsi que 
des trépieds capables de se mouvoir seuls sur l’Olympe.

Nathalie : Domaine qu’il avait muni de portes « automatiques », dirait-on 
aujourd’hui. 



262  •  Études littéraires – Volume 54, no 2-3 / 2025

Jean-Gabriel : C’est vrai (rires). Historiquement parlant, l’homme a fabriqué 
des automates à son image dès l’Antiquité, avant que cette mode ne ressurgisse 
périodiquement, en particulier à la Renaissance puis plus tard au xviiie siècle, 
avec les réalisations de Vaucanson. 

Nathalie : Pourquoi selon vous la peur des machines est-elle aussi forte 
aujourd’hui ?
Jean-Gabriel : Parce que contrairement au légendaire Golem, ces machines 
existent maintenant. Parce que contrairement aux automates primitifs, ces 
machines sont maintenant ultra-performantes. Nous leur prêtons toutefois 
beaucoup plus de capacités que ce qu’elles sont en réalité capables de faire.

Nathalie : Je pense aux robots humanoïdes développés par l’Université d’Osaka 
et à tous les autres testés au Japon comme hôtesses d’accueil, maîtresses d’école 
ou sex toys. Il y a aussi les « clones » humains que s’amuse à fabriquer le robo-
ticien Hiroshi Ishiguro depuis une vingtaine d’années. Ces objets restent des 
poupées ultraperfectionnées, des gadgets high-tech qu’il faut replacer dans 
leur contexte extra-occidental pour expliquer l’absence totale de crainte à leur 
égard. En matière d’imitation de la vie, du corps et de l’esprit, l’inconscient 
collectif japonais n’est pas nourri de mythes de mise en garde comme le nôtre, 
forgé par une culture grecque puis judéo-chrétienne où les condamnations de 
cet acte mimétique abondent.
Jean-Gabriel : Oui, je crois qu’Ishiguro appelle désormais ses robots des 
« géminoïdes ». En Français, nous avons « androïdes », « andréïdes » dans L’Ève 
future de Villiers de L’Isle-Adam [1886]. À l’époque de Vaucanson et de Jaquet-
Droz, on parlait d’automates anthropomorphes. « Le dessinateur » et « l’écri-
vain », qui trempe sa plume dans un encrier et écrit un texte programmé, sont 
d’ailleurs extraordinaires, j’ai eu la chance de les voir à en Suisse, à Neuchâtel. 

Nathalie : Ces créations artificielles, quoique réelles et opérantes, se rattachent 
à une dimension fantasmatique, donc à l’imaginaire ; la ligne entre fiction et 
réalité, entre muthos et logos, semble être franchie avec ces « presque humains », 
pour reprendre le titre de l’essai de Thierry Hoquet, auteur en 2009 de Darwin 
contre Darwin, en 2011 de Cyborg philosophie. Sur le quatrième de couverture 
de son livre Les Presque-Humains : mutants, cyborgs, robots, zombies… et nous 
(2021) on lit :

[N]i transhumain, ni posthumain ou inhumain, le “presque-humain” désigne un 
nouveau domaine : celui qui se dessine en deçà ou au-delà de l’humain, là où notre 
condition devient une question plutôt qu’une évidence. Que nous disent-ils de ce 
que nous sommes devenus, ces êtres (zombies, mutants, robots, cyborgs, goules, 
etc.) qui, sans être nos semblables, nous ressemblent cependant, au point parfois 
de devenir des caricatures de nous-mêmes ? 



Entretien avec Jean-Gabriel Ganascia  •  263 

Que vous inspire la figure « presque humaine » du mutant ? En particulier du 
cyborg ?
Jean-Gabriel : Le fait très curieux que la technique et la science s’inspirent 
parfois de la fiction. Prenons le mot « robot ». Il trouve son origine dans la litté-
rature, dans une pièce de théâtre et d’anticipation écrite à Prague, soit la même 
ville que le Golem, par Karel Čapek, [R.U.R. pour Rossum’s Universal Robots, 
1921]. En tchèque, le terme robota veut dire « travail forcé, d’esclave ». Dans la 
pièce, les robots sont des travailleurs artificiels réduits à l’état d’esclaves, ce 
qui suscite la pitié chez la fille de l’ingénieur qui les a créés. Avec le temps, et 
par leur travail, ces esclaves gagnent en dignité et s’affranchissent, alors que les 
Hommes perdent leur autonomie, et donc leur liberté du fait de leur oisiveté. 
Évidemment, le fait que les « esclaves » se rebellent contre leur maître s’explique 
par le contexte marxiste de la pièce. Ce qui étonne est l’évolution de notre 
rapport aux androïdes, car les automates anciens fascinaient autrefois les cours 
d’Europe et n’inspiraient pas de crainte. Même chose au xixe siècle, comme 
dans la pièce comique Léonce et Léna de Büchner, où les personnages se font 
passer pour de faux automates. Il en va différemment aujourd’hui avec l’IA.

Nathalie : Pourquoi selon vous ?
Jean-Gabriel : L’IA ne se destine pas uniquement à fabriquer des objets auto-
nomes, indépendants. Elle est aussi utilisée dans le domaine de l’échange et du 
contact, ce dont témoignent aujourd’hui les assistants et agents conversation-
nels virtuels. Dans les scénarios que j’évoque au début de Servitudes virtuelles, 
il y a le téléchargement de la conscience comme directive anticipée, le fantasme 
d’une vie sans corps, et l’échange, la communication avec la machine simulant 
ou imitant la présence d’une personne absente – voire défunte. 

Nathalie : Cette question des conséquences que les nouvelles technologies de 
la communication peuvent avoir sur l’évolution de notre rapport à la condi-
tion humaine, au corps et aux morts est centrale dans vos recherches, surtout 
si l’on prend l’exemple récent des deadbots, ces chatbots qui simulent à partir 
de données des personnes décédées pour faire de nos proches des sortes de 
« fantômes algorithmiques ».
Jean-Gabriel : Oui. Je m’intéresse au risque que pose ce type d’interaction, 
notamment en matière de deuil, mais aussi d’éthique, d’éthique computation-
nelle [modélisation informatique des raisonnements éthiques]. Il y a très long-
temps, à l’époque où j’étais un scientifique spécialiste d’intelligence artificielle 
symbolique, j’ai écrit mon premier livre, L’Âme-machine, par référence et oppo-
sition à l’expression « Homme-machine » utilisée par La Mettrie (L’Homme-
machine, 1748). Nous étions en pleine renaissance du connexionnisme.



264  •  Études littéraires – Volume 54, no 2-3 / 2025

Nathalie : C’est-à-dire ?
Jean-Gabriel : Le connexionnisme désigne l’utilisation des réseaux de neu-
rones formels. Ceux-ci modélisent avec des dispositifs électroniques ce qu’on 
savait des neurones et de leurs connexions au début du xxe siècle. Le principe 
a été émis en 1943. Il y a eu un regain d’intérêt en 1958, puis un autre en 1986. 
Ces recherches ont alors été abandonnées avant de reprendre en 2012, avec 
l’apprentissage profond. À l’époque, je trouvais cette vision, cette volonté de 
reproduire la physiologie du cerveau très naïve. Aujourd’hui, nous sommes en 
mesure de construire des réseaux de neurones formels de très grande taille, qui 
comportent des milliers de milliards de connexions ! Et ceux-ci reproduisent 
de façon troublante des mécanismes psychologiques et cognitifs comme en 
témoignent les grands modèles de langage basé sur l’apprentissage profond [de 
type ChatGPT]. Il n’empêche que ces modèles diffèrent grandement de ce que 
les hommes font. Pourtant, quand ces modèles font des erreurs de raisonne-
ments, on dit qu’ils « hallucinent » ; on leur prête ainsi une perception, une 
perception différente de la réalité dans le cas des hallucinations – comme c’est 
le cas pour une personne consommant des psychotropes – mais une perception 
tout de même. Pourquoi ce terme s’est-il imposé, pourquoi est-il entré dans 
le langage courant ? C’est parce que la notion d’âme ou d’esprit des machines 
est toujours très présente alors que rien ne la justifie. 

Nathalie : Pourriez-vous brièvement dresser l’historique des modèles de 
langage ?
Jean-Gabriel : À partir de 2017, Google utilise des réseaux de neurones formels 
profonds pour extraire « l’esprit des langues » sous forme de relations statistiques 
entre les mots. Auparavant, les linguistes appréhendaient les langues avec un 
lexique, une syntaxe, une sémantique et une pragmatique. Pour les ingénieurs, 
ces notions apparaissaient mal commodes. Ils décidèrent alors de réduire les 
langues à des liens probabilistes entre les mots ou les parties de mots. Et, pour 
les extraire automatiquement, ils ont construit d’immenses réseaux de neu-
rones formels, mis des phrases à l’entrée et ajusté automatiquement les poids 
des connexions entre les automates pour obtenir les mêmes phrases à la sortie. 
Entraînés sur d’immenses quantités de textes – l’équivalent de centaines de 
milliers d’ouvrages – ces réseaux de neurones encodent les relations invisibles 
entre les mots, qui font qu’un locuteur, par exemple un jeune enfant, est en 
mesure de parler sans pour autant connaître ni les règles de grammaire ni les 
lois de la pragmatique. Voilà ce que l’on essaye de faire aujourd’hui. Les tours 
de mains qui permettent de réaliser ces modèles de langues ont été mis au point 
en 2017 dans les laboratoires de la société Google. En 2019, Google réalise le 
premier grand modèle de langue, appelé BERT. Un autre acteur, OpenAI, a 
développé un autre modèle : GPT. 



Entretien avec Jean-Gabriel Ganascia  •  265 

Nathalie : Une puissance qui rend possible l’illusion de conversation et 
explique le succès croissant des chatbots. Par exemple Replika. Cette applica-
tion a été inventée par Eugenia Kuyda, une entrepreneuse russe installée aux 
États-Unis. Elle l’aurait développée à la suite de la perte d’un ami cher, qu’elle 
aurait ainsi cherché à faire revivre, en simulant sa résurrection par une voie 
numérique. De quoi alimenter la thèse de la « Vallée de l’étrange » du roboticien 
Masahiro Mori. On comprend avec cet exemple que la relation humain-robot 
puisse outrepasser le stade de l’illusion empathique et possiblement dégénérer 
en pathologie. Et on comprend que ces deadbots, ni-vivants ni-morts d’origine 
numérique, puissent bientôt rejoindre les cohortes de monstres et de mutants 
de la culture populaire – et effrayer ou perturber les plus jeunes dans leur 
appréhension du sens de la réalité.
Jean-Gabriel : Les enfants ne sont pas les seuls concernés. J’aimerais vous 
parler d’un ancien ingénieur de chez Google, Blake Lemoine. En 2022, il 
travaillait au développement d’un chatbot nommé LaMDA. Cet homme s’est 
tellement pris au jeu qu’il a affirmé ne pas pouvoir imaginer que la machine 
n’ait pas d’âme… avant d’être renvoyé de la société Google qui a pris peur. Il y 
a donc risque d’humanisation de la machine quel que soit l’âge de l’utilisateur. 

Nathalie : Ce qu’avait compris Alan Turing ?
Jean-Gabriel : Plus ou moins. Dans un article écrit en 1950 et qui portait sur 
ce que pouvait signifier « penser » pour une machine, Alan Turing expliquait 
que ce qui importait ne tenait pas à la conscience des machines, sur laquelle 
on ne peut rien dire, mais à l’ illusion que ces machines produisent sur nous. 
Ainsi, si une machine dialogue, elle peut faire illusion un certain temps et nous 
tromper. On lui attribue alors les facultés cognitives de personnes réelles qui 
tiendraient les mêmes propos. 

Nathalie : Comme un croyant le fait avec une entité intangible jugée supé-
rieure. Les projections émotionnelles et cognitives de type anthropomorphique 
que nous attribuons à nos IA, au risque un jour de les sacraliser, d’en faire des 
« idoles », m’évoquent la thèse du philosophe hégélien Feuerbach selon laquelle 
l’homme aurait en fait inventé de toutes pièces les divinités en y projetant le 
meilleur de ses talents et propriétés. 
Jean-Gabriel : Il y a en effet de la religiosité ou de la pensée magique dans le 
rapport que certains entretiennent avec les techniques d’IA. Ils croient que 
bientôt nous serons en mesure de transférer nos consciences sur des processeurs 
et, grâce à cela, de poursuivre notre existence longtemps après la disparition 
de nos corps biologiques. Ils relient ces existences prolongées à l’idée de vie 
éternelle, qui se poursuit après la mort, au-delà du corps physique. Néanmoins, 
ce monde post mortem est vide de toute transcendance puisqu’il n’y a plus 



266  •  Études littéraires – Volume 54, no 2-3 / 2025

d’extériorité dans cette mythologie moderne : on se contente de poursuivre 
dans le monde informationnel une existence désincarnée. 

Nathalie : D’où le roman que vous avez fait paraître sous le pseudonyme de 
Gabriel Naëj en 2019, Ce matin, maman a été téléchargée. Pouvez-vous nous 
présenter cette fable / farce philosophique et son lien avec le nouveau mythe 
de la mutation de l’homme en « homme d’après » ?
Jean-Gabriel : « Aujourd’hui, maman est morte », écrivait Camus au début de 
L’Étranger. Après avoir écrit un livre sur la singularité technologique (Le Mythe 
de la singularité), où j’affirmais en tant que scientifique que les arguments allé-
gués par les tenants de ces théories ne reposaient sur rien de tangible, je voulais 
montrer que si cette singularité advenait, elle poserait des questions insurmon-
tables. Pour tout dire, je me sentais moi-même un peu étranger au monde qui 
était en train de se constituer et aux théories selon lesquelles la conscience 
pourrait être transposée sur des machines. Bien que, je le répète, j’ai essayé de 
démontrer que ces fables ne tenaient pas d’un point de vue scientifique. 

Nathalie : Des fables qui ne sont pas racontées par des illuminés isolés mais 
par des entrepreneurs milliardaires à la tête de véritables empires…
Jean-Gabriel : Parfaitement. Je me suis alors simplement demandé ce qui 
arriverait si cela devenait possible. Et le jeu est devenu cette dystopie, qui se 
passe en 2047.

Nathalie : Elle prend la forme d’une métempsychose numérique, que va vivre 
Michèle, mère du trentenaire Raphaël. Elle va empoisonner son fils en inter-
venant sans cesse dans sa vie, surtout dans sa vie sentimentale. Elle est donc à 
la fois mère toxique, stalker et revenante 2.0.
Jean-Gabriel : Oui, une revenante qui n’a plus aucune limite à partir du 
moment où elle a téléchargé sa conscience et sa mémoire dans une église 
reconvertie en hôpital. 

Nathalie : Encore ce regain de religiosité, dont vous vous moquez ?
Jean-Gabriel : Oui, parce qu’il est présent jusqu’à ce que soit montré le corps 
que sa mère a choisi pour se réincarner : un « PPP », pour « Pulpeuse à peau de 
pêche », robot sexuel faisant référence à l’argot des années 1950.

Nathalie : Pauvre Raphaël… Laissons les morts aux morts et ce genre de 
cyborgs à la SF. 
Jean-Gabriel : Sauf que des industriels lancent des projets similaires. 

Nathalie : Vous pensez à Neuralink, la société transhumaniste fondée par 
Elon Musk en 2016 ?



Entretien avec Jean-Gabriel Ganascia  •  267 

Jean-Gabriel : Oui, le projet de Neuralink est d’essayer de faire le lien entre 
le cerveau neural et le monde numérique. Le but est d’implanter des puces 
électroniques dans nos têtes. Selon lui, cela se résume à des questions tech-
niques de connexion et de bande passante. Et une fois greffés, ces dispositifs 
électroniques permettraient d’augmenter nos facultés cognitives, par exemple 
nos mémoires. Or la mémoire n’est pas un simple dispositif de stockage de 
l’information. C’est d’abord un encodage : le passage de l’information à une 
représentation. C’est ensuite un processus de consolidation résultant du tra-
vail, très lent et très complexe qui s’effectue pendant le temps du rêve, au 
cours duquel nos souvenirs sont transformés. Enfin, c’est un accès, à la fois 
conscient et inconscient, à ce que Proust a si brillamment transposé dans son 
épisode de la madeleine. Tous les six mois, Musk nous annonce des progrès. 
Cependant, il reste finalement au stade des interfaces cerveau-ordinateur. Soit 
la simple corrélation entre les signaux électromagnétiques émis lors de notre 
activité cognitive et une intention. En sens inverse, rien ne nous permet d’af-
firmer qu’un jour nous puissions écrire quoi que ce soit dans notre cerveau. 
Heureusement, imaginez qu’il puisse écrire ce qu’il veut dans nos têtes (rires) !

Nathalie : Comment de telles recherches sur la technologie des interfaces 
cerveau-ordinateur sont-elles permises ? Je veux dire, comment peut-on auto-
riser des recherches sur la coévolution entre l’homme et la machine qui ne 
touchent pas stricto sensu à la réadaptation médicale et/ou au traitement des 
handicaps lourds ?
Jean-Gabriel : Qu’un homme d’affaires ait ce type de projets est tout à fait 
scandaleux et choquant. Je me demande pourquoi cela n’a pas encore été 
interdit par un comité éthique et/ou bioéthique. Mais, vous savez, aujourd’hui 
le financement de la technologie et de la science est lié à l’écho que les projets 
font aux fables transhumanistes. Si Elon Musk les raconte, c’est parce qu’il 
sait qu’elles vont lui rapporter, que des gens riches vont investir. Et il va de 
même, à un degré moindre, à la Commission européenne : il faut faire rêver. 
Ces échos aux histoires de la SF, ces récupérations, ont même un nom : on 
les appelle des percées technologiques, technological breakthrough en anglais.


